# 第二節 菩提心義

菩提心,簡單說,就是成佛之心。此成佛之心,是有情在凡夫位時,由內因(自心佛性), 及外緣(善友、三寶攝持、教導因緣),知有佛菩提,知有佛法身功德,發起自求成佛,亦欲利 益無邊眾生成佛之心,此名菩提心。

菩提心與佛果相應,是成佛最初起點;也與菩薩行相應,是菩薩道起點、基礎。此菩提 心義涵可分三部分,又各二義:

一者前導:以信、願為導,是菩提心之引發開導力量。

二者主體:以悲、智為體,如人之頭頸、驅身。

三者支分:以出離、方便為支分,如人之手、腳,居附屬位置。

以下從菩提心之前導、主體、支分,三部分說明。

### 壹、信願為導

願與信是於不同因緣時節、不同有情眾生,開啟菩薩心行之力量。

### 一、願【發心即誓願義—四弘誓願】

從菩提心趣向於菩提果之義涵而言,此「趣向」就是希求之心,希求即是願心。故經論常謂菩提心即是「願」,以下舉例明之。

#### (一)《華嚴經》

《華嚴經》以燈為喻,喻菩提心為燈明,以大願為炷體,以光明為智慧來燃燒大悲油,利益眾生,莊嚴國土。

故知:願為菩提心基礎,如蠟柱為燈火之基礎,此即《華嚴經》之意也。

善男子!譬如燈炷,隨其大小而發光明;若益膏油,明終不絕。菩薩摩訶薩<u>菩提心燈</u>亦復如是,大願為炷,光照法界,益大悲油,教化眾生,莊嚴國土,施作佛事,無有休息。<sup>1</sup>

#### (二)《瑜伽師地論》

《瑜伽師地論》謂菩薩最初所發之菩提心,即謂正願。此最初願,能衍生或含攝所有一切菩薩之願。所以菩薩發心,以正願為菩提心體、為菩提心導。

菩薩最初發心,於諸菩薩所有正願,是初正願,普能攝受其餘正願。是故發心,以初

<sup>1 《</sup>大方廣佛華嚴經》大正藏 10卷,頁 432下

正願,為其自性。2

### (三)《大智度論》

《大智度論》問:以何義故名為菩薩覺有情?答:菩薩初發心即發誓願,願當來成佛, 度一切眾生,以發此度生願故,名為菩薩覺有情。故知此願即菩提心義也。

問曰:齊何來名菩提薩埵?

答曰: 有大誓願, 心不可動, 精進不退; 以是三事, 名為菩提薩埵。

復次,有人言:初發心作願:我當作佛,度一切眾生;從是已來,名菩提薩埵。3

#### (四)《大乘義章》

慧遠大師《大乘義章》解釋何謂菩提心?謂菩提即是聖道;功德圓滿故,名為道。對於 大菩提發起願趣向心,名發菩提心。此發心,也名願心。為何名為「願」?以欲願求得大菩 提、成就大菩提,所以名為願。

發菩提心者:「菩提」胡語,此翻名「道」。果德圓通,故曰菩提。於大菩提起意趣求, 名發菩提心。然此發心,經亦名「願」,要大菩提令來屬己,故名為願。名義如是。<sup>4</sup>

#### (五)《釋禪波羅蜜》

智者大師在《釋禪波羅蜜》裡,將菩提心直接轉化成四弘誓願。智者大師認為:菩提心本質為中道之智慧、正觀。菩薩以相應於諸法實相的中道正觀,了達一切有情不知虛妄而輪迴生死,所以起大悲心,悲憫眾生,發四弘誓願,所謂:眾生無邊誓願度、煩惱無盡誓願斷、法門無量誓願學、無上佛道誓願成。可以說,智者大師具體將菩提心轉化成四弘誓願。

智者大師解釋何謂四弘誓願?謂菩薩雖知煩惱、眾生、法門、佛道畢竟空寂,然為利益 眾生,以善巧方便,起心修行此四法。心量廣大,名為弘;慈悲利物之志,如金剛不動轉, 務期圓滿此志,名為誓願。

菩提心者,即是菩薩以中道正觀,以諸法實相,憐愍一切,起大悲心,發四弘誓願。 四弘誓願者:一未度者令度,亦云眾生無邊誓願度。二未解者令解,亦云煩惱無數誓 願斷。三未安者令安,亦云法門無盡誓願知。四未得涅槃令得涅槃,亦云無上佛道誓 願成。<sup>5</sup>

菩薩雖知四法畢竟空寂,而為利益眾生,善巧方便,緣此四法。其心廣大,故名為弘。 慈悲憐愍,志求此法,心如金剛,制心不退不沒,必取成滿,故名誓願。<sup>6</sup>

中國歷代祖師承續智者大師此四弘誓願思想,將四弘誓願融入早、晚課誦及各種佛門儀軌中,如蒙山、受戒等,都有四弘誓願。一般人多習而不察,不知此佛門懺儀、受戒、施食、

<sup>2 《</sup>瑜伽師地論》大正藏 30 卷,頁 480 中

<sup>3 《</sup>大智度論》大正藏 25 卷, 頁 86 中

<sup>4 《</sup>大乘義章》大正藏 44 卷,頁 636 上

<sup>5 《</sup>釋禪波羅蜜次第法門》大正藏 46 卷,頁 476 中

<sup>6 《</sup>釋禪波羅蜜次第法門》大正藏 46 卷,頁 476 中

度亡等儀軌中之四弘誓願,即是發菩提心義。

如《受菩提心戒儀》和唐宰相裴休所做《勸發菩提心文》,都以四弘誓願為菩提心戒內涵。此亦等同佛門各種儀軌之精神,將菩提心轉化為四弘誓願而表現。

次應受菩提心戒。

弟子某甲等,【仰啟】一切佛菩薩,從今日以往,乃至成正覺,誓發菩提心,有情無邊誓願度,福智無邊誓願集,佛法無邊誓願學,如來無邊誓願事,無上菩提誓願成。<sup>7</sup>

### 二、信心

除了願以外,經典也謂菩提心即是信心。為何以信心詮釋菩提心,此信所指為何?謂「菩提」覺性即是所信。以如來藏或真如為菩提心主體,而對此如來藏、佛性產生信心,或產生依於如來藏修行之心,此即菩提心。以下舉例說明。

①以信本有菩提覺性、真如佛性為菩提心之經論,當屬《華嚴經》、《起信論》最具代表性。

《華嚴經》謂:由深心信仰三寶,及菩提果德故,菩薩發起菩提心。所以說:信是一切 道法的根源,是一切功德的母胎,由此生長一切善法,斷除煩惱,出生死流,顯現眾生涅槃 無上道。

深信於佛及佛法,亦信佛子所行道,<u>及信無上大菩提,菩薩以是初發心</u>。 信為道元功德母,長養一切諸善法,斷除疑網出愛流,開示涅槃無上道。<sup>8</sup>

《起信論》謂初始修行之階位,為「修習信心分」。所修習信心有四種:第一、信根本, 以真如法為信之根本;次三為信三寶,所謂信佛、信法、信僧。此中強調初始發起修行,即 要以信真如為依本。

云何修習信分?此依未入正定眾生說。何者為信心?云何而修習?信有四種:

- 一信根本, 謂樂念真如法故。
- 二信佛具足無邊功德,謂常樂頂禮恭敬供養,聽聞正法,如法修行,迴向一切智故。
- 三信法有大利益,謂常樂修行諸波羅蜜故。

四信正行僧,謂常供養諸菩薩眾,正修自利利他行故。

《起信論》勸人發起信心,就是發菩提心之義,而所信之對象,就是如來藏心,就是真如心。所以從信有真如自性,信有佛性立場,信即菩提心。

②《大乘本生心地觀經》謂:如果有人聽聞佛法,深生信解,具正知見,即能除顛倒心,令菩提種子生起。

<sup>7 《</sup>受菩提心戒儀》大正藏 18卷,頁 941上

<sup>8 《</sup>大方廣佛華嚴經》大正藏 10卷,頁72中-下

<sup>9 《</sup>大乘起信論》大正藏 32 卷,頁 590 上

若人聞經深信解,正見能除顛倒心,菩提種子念念生。10

③《大乘法界無差別論》及《究竟一乘寶性論》都提到以信大乘法為菩提心種子。

《大乘法界無差別論》解釋菩提心之因,謂:信心為菩提心之種子;種子即因義。進而 說明此信心之成就,須於大乘法中起深信心。

已說菩提心果。云何此因?

頌曰:<u>信為其種子</u>,般若為其母,三昧為胎藏,大悲乳養人。 復次云何此因積集?應知如轉輪王子,其中於法深信,為菩提心種子。<sup>11</sup>

可以看到《大乘法界無差別論》同時將般若智、三昧、大悲心做為菩提心內涵,而以信為其種子,為菩提心最根源之啟動力量。

《究竟一乘寶性論》亦謂:「大乘信為子,般若以為母,禪胎大悲乳,諸佛如實子。<sup>12</sup>」 此義同於上說。

④《金剛三昧經》對於信心的詮釋,由信菩提真如,引伸至信真如之功德性。《金剛三昧經》謂:從一闡提斷善根者,到修行成佛,有五個階位。此中第一位名為「信位」,謂信眾生身中有真如種子,然為妄想所遮蔽。因為具此信心,便能捨離虛妄之心,而後菩提心清淨、光明,了知諸境界皆是虛妄所執。以此信心為修行起始,從此以後即進而觀察一切法不實,皆由本識所顯,乃至最後證得空性,證得佛性。

信此身中真如種子,為妄所翳;捨離妄心,淨心清白,知諸境界意言分別。<sup>13</sup>

⑤《十八空論》從反面說:如果不信有佛性可得,不信佛性有無量功德,便不能發起菩提心。

不薄信佛性是有可得,得之有無量功德,則不能發菩提心。14

⑥《大智度論》強調「信」為入佛法之力,謂:佛法大海深廣無際,先須具信,徜徉於 法水中;後方以智,橫度大海,究竟彼岸。若人具清淨信心,是人即能入佛法;無信者,不 能入佛法。所以,舉經中說:信如手,如人有手入寶山,可以取諸珍寶;若無信手,入佛法 寶山則不能有所取。又說:佛法中信力為初,信力能入,以此為初入佛法之力量。

佛法大海,<u>信為能入</u>,智為能度。「如是」義者,即是信。若人心中有信清淨,是人能 入佛法;若無信,是人不能入佛法。<sup>15</sup>

信如手,如人有手,入寶山中,自在取寶。16

 $<sup>^{10}</sup>$  《大乘本生心地觀經》大正藏 3 卷,頁 309 中

<sup>11 《</sup>大乘法界無差別論》大正藏 31卷,頁 892中

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> 《究竟一乘寶性論》大正藏 31 卷,頁 829 中

<sup>13 《</sup>金剛三昧經》大正藏 9 卷,頁 371 上

<sup>14 《</sup>十八空論》大正藏 31 卷,頁 862 中

<sup>15 《</sup>大智度論》大正藏 25 卷, 頁 63 上

<sup>16 《</sup>大智度論》大正藏 25 卷,頁 63 上

是故佛法中信力為初,信力能入,非布施、持戒、禪定、智慧等能初入佛法。17

### 三、信願為菩提心源,為菩提心導

信者,信真如佛性;願者,行之先也。今信願合論,說明由信引伸願樂或解行,以此開啟菩提心義。

①《攝大乘論》講到應起信、樂之「正意」。意者,心也。此正意,即是菩提心,其內涵即是信跟樂。此中,信是(1)自信本有佛性;(2)信能引出佛性;(3)信有無窮功德。因為相信從本具佛性能引生無窮功德,而能發起修行之願。此願欲修行之心,名之為樂,故知樂即是願。以此信樂之菩提心,能隨順修行施等六波羅蜜而無障礙,最後終圓滿六波羅蜜成佛。

復次由此正意者,此有何義?謂信及樂。信有三處:一信實有;二信可得;三信有無窮功德。(1)信實有者,<u>信實有自性住</u>佛性。(2)信可得者,信引出佛性。(3)信有無窮功德者,信至果佛性。

起三信已,於能得方便施等波羅蜜中,求欲修行,故名為樂。 此<u>信及樂為正意體</u>。由得此信樂,修行施等波羅蜜則不為難,能令究竟圓滿。<sup>18</sup>

②《如來藏經》說:有佛無佛,法性常住。一切眾生如來藏常住,但被眾生煩惱所遮蔽,所以如來出世說法,令眾生了知自心本具如來藏。若有人能信樂此如來藏之理,專心修學,便能解脫,乃至成等正覺。所以此中所謂信樂,也是指信樂如來藏心、佛性。此信樂,即菩提心。

若佛出世,若不出世,一切眾生如來之藏,常住不變。但彼眾生煩惱覆故,如來出世廣為說法,除滅塵勞,淨一切智。善男子!若有菩薩信樂此法,專心修學,便得解脫,成等正覺,普為世間施作佛事。<sup>19</sup>

③《瓔珞經》說:信願二法為菩提行之初門,而終歸本於般若智慧。即是以信願為前導。 信願始門,終大慧本。<sup>20</sup>

④《大智度論》中有段關於五百女人,因曇無竭菩薩發起菩提心之因緣,謂發菩提心須 先具足清淨信心,而後起願:願能如曇無竭菩薩一樣具足菩薩行,學習般若,然後成就。此 亦是以信願為菩提心導引。

長者女及五百女人<u>清淨信心</u>,敬重曇無竭菩薩,皆發阿耨多羅三藐三菩提心,<u>作是願</u>言:如曇無竭菩薩得菩薩諸深法,如曇無竭菩薩供養般若波羅蜜,如曇無竭菩薩於大 眾中演說顯示般若波羅蜜義,如曇無竭菩薩得般若波羅蜜、方便力、成就神通、於菩

<sup>17 《</sup>大智度論》大正藏 25 卷,頁 63 中

<sup>18 《</sup>攝大乘論釋》大正藏 31卷,頁 200下

<sup>19 《</sup>大方等如來藏經》大正藏 16卷,頁 457下

<sup>20 《</sup>菩薩瓔珞本業經》大正藏 24卷,頁 1012上

#### 薩事中得自在,我等亦當如是!21

⑤《勝思惟梵天所問經論》也講到:大菩提以信心為本,信即願求相。由此信願發菩提心,得能成就一切如來功德。

其心堅固而不疲倦者,是正直心。此中大菩提,<u>信心為本,是作願相</u>。依彼願故,則 能具足得如來地一切功德。<sup>22</sup>

從上可知,菩提心以信願為導而發起,由發起菩提心而修六波羅蜜,乃至入菩薩位,最 後成佛。所以信、願是發起菩提心的先導。而信,主要是信有佛性,信有如來藏。由信有如 來藏而內心得到清淨;由內心清淨故,引伸正知見,深解諸法真實義;由深解實相,發起種 種菩薩六波羅蜜行。

### 貳、悲智為本質【般若與如來藏兩類菩提心】

菩提心之主體,以大悲和智慧為本質,然大乘三宗對菩提心之悲智詮釋,有隱顯、主輔不同,可大分為兩類:一為般若經論之菩提心義;二為如來藏與唯識經論之菩提心義。今就兩類菩提心義,各舉代表性經論詮釋。

### 一、般若經論之菩提心義一悲智合論

般若經論詮釋菩提心義最典型說法,首推《金剛經》的菩提心義。經中須菩提問:云何應住?云何降伏其心?佛答:度盡一切眾生,皆令至無餘涅槃,而實無眾生可滅度。此段經文,就是菩提心義。

世尊!善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心,應云何住?云何降伏其心?……佛告須菩提:諸菩薩摩訶薩應如是降伏其心:所有一切眾生之類,若卵生、若胎生、若濕生、若化生;若有色、若無色,若有想、若無想、若非有想非無想,我皆令入無餘涅槃而滅度之。如是滅度無量無數無邊眾生,實無眾生得滅度者。何以故?須菩提!若菩薩有我相、人相、眾生相、壽者相,即非菩薩。<sup>23</sup>

世親菩薩在《金剛般若波羅蜜經論》將之約攝成四心:廣大心、第一義心、常心、不顛倒心。此四心再約攝:廣大心、第一義心屬福;常心、不顛倒心,屬慧。

廣大第一常 其心不顛倒 利益深心住 此乘功德滿 此偈說何等義?若菩薩有四種深利益菩提心,此是菩薩大乘住處。何以故?此深心功 德滿足,是故四種深利益攝取心生,能住大乘中。<sup>24</sup>

 $<sup>^{21}</sup>$  《大智度論》大正藏 25 卷,頁 740 下

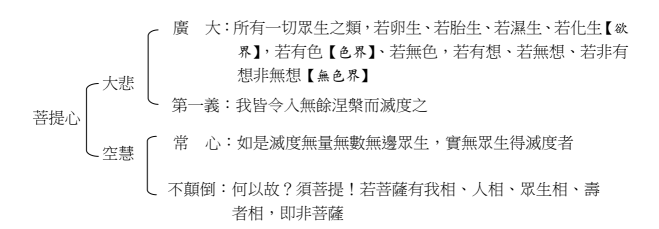
<sup>22 《</sup>勝思惟梵天所問經論》大正藏 26卷,頁 339下

<sup>23 《</sup>金剛般若波羅蜜經》大正藏 8 卷,頁 748 下-749 上

<sup>24 《</sup>金剛般若波羅蜜經論》大正藏 25 卷,頁 781 下

從《金剛經》來看,般若經系將菩提心主要內涵,攝歸在悲、智:

- ①廣大心:指心量廣大,總括四生、三界無量有情,皆誓願度脫。
- ②第一義:指度生事業久遠,直至令入無餘涅槃。無量有情、功行久遠,是皆事法,雖皆為利他,但落於事相,僅為福善,故屬悲。
- ③常心:指度生之心常不退失。度生而不著所度,無眾生相故,不為眾生所苦,故能常度不退。
- ④不顛倒心:契會如如,見真實義,故非顛倒。指雖度無量有情、歷無量僧祇劫,而知 眾生如幻,能度之人亦體性空寂。



## 二、如來藏與唯識經論之菩提心義一覺智為主

相對於般若經論悲智合論之菩提心,如來藏和唯識思想,則強調以眾生本有佛性、如來藏為菩提心主體。

①如來藏和唯識思想,論修行起始之菩提心,乃對於如來藏或本有佛性所發起之信心。 代表經典如《圓覺經》、《起信論》、《楞嚴經》等。

文殊汝當知,一切諸如來,<u>從於本因地,皆以智慧覺</u>,了達於無明。知彼如空花,即能免流轉, 又如夢中人,醒時不可得。<mark>覺</mark>者如虚空,平等不動轉,<u>覺</u>遍十方界,即得成佛道。眾幻滅無處, 成道亦無得,本性圓滿故,菩薩於此中,能發菩提心,末世諸眾生,修此免邪見。<sup>25</sup>

②《大乘本生心地觀經》講到:自覺悟心即是菩提心,二者無有差別。

善男子!以是因緣,服於空藥除邪見已,自覺悟心能發菩提,<u>此覺悟心即菩提心,無有二相</u>。<sup>26</sup>

<sup>25 《</sup>大方廣圓覺修多羅了義經》大正藏 17卷,頁 913下

<sup>26 《</sup>大乘本生心地觀經》大正藏 3 卷,頁 328 下

③《大乘法界無差別論》謂菩提心本質為無差別相,但隨位立名:(1)不淨位時,說名眾生;(2)有染有淨,名菩薩;(3)究竟清淨,名如來。此凡聖無別之菩提心,即如來藏思想之宗本。

復次此菩提心,無差別相故,(1)不淨位中名眾生界;(2)於染淨位名為菩薩;(3)最清淨位說名如來。<sup>27</sup>

### 參、出離與方便為支分

菩提心除悲、智外,還有出離與方便之義涵。出離謂出離生死,方便謂由悲智和合所產 生利益眾生之作用力。

出離→智→不著故離→自利

方便→悲→拔濟故巧→利他

#### 一、出離小

菩薩修行有兩階段,一是斷煩惱結,二是成菩提覺。爲何先斷煩惱結?因煩惱以無明為油,為境界風所動,致煩惱火熾烈作用,驅使有情造業,以善、惡業故輪迴生死受報。所以菩薩斷煩惱,目的是為離開六道生死輪迴。《法華經》火宅喻,明三界有如火宅,逼迫有情,故菩薩修行要先斷除煩惱,以出生死。所以經藏處處勸觀生死苦難、生死禍患、生死無常幻化,以發起出離心。以下例舉幾部經典,說明出離心於菩薩修行之作用。

①《佛說無上依經》說:眾生於六道生死中具無量苦,此眾苦從貪著六塵境界而起。若 人能於生死起厭離心,離六塵境,棄捨慾望,依十波羅蜜修行菩提道,即名為菩薩。

是眾生界於生死苦,而起厭離,除六塵欲,依八萬四千法門十波羅蜜所攝,修菩提道, 我說名菩薩。<sup>28</sup>

②《佛本行集經》中菩薩自言發心因緣,謂:因見世間眾生為生老病死所纏縛,輪迴不斷,不能以自力出離。故菩薩發心出離生死,自出生死,也令眾生出離生死。

菩薩報言:尊者大師!我以見此世間眾生,以為生老病死纏縛,不能自出,今發如是 精勤之心。<sup>29</sup>

③《華嚴經》說:菩薩見一切眾生,在六道中憂悲苦惱,為憎愛所繫縛,沒有停止,沒 有安住處。被三毒貪瞋癡火所燒灼,不斷增長後世大苦。而此諸六道眾苦、貪瞋癡、憂悲苦

<sup>27 《</sup>大乘法界無差別論》大正藏 31 卷,頁 893 上

<sup>28 《</sup>佛說無上依經》大正藏 16卷,頁 469下

<sup>29《</sup>佛本行集經》大正藏 3卷,頁 752下

惱,皆幻化所現。菩薩了知皆無實體,於一切有為法,發起厭離棄捨之心,然後趣向佛道。

諸眾生憂悲苦惱,憎愛所繫,無有停積,無定生處;但為貪、恚、癡火所然,增長後 世苦惱大聚,無有實性猶如幻化。見如是已,於一切有為法,轉復厭離,趣佛智慧。<sup>30</sup>

如是等厭離生死之說,經典中處處皆是,故知菩薩發菩提心,首先要發出離心,有厭離三界、出離生死之心,才能修行菩薩道。菩薩自厭離生死,斷煩惱證空性,行六波羅蜜,積集廣大德福後,轉行度化眾生。度生時若執著眾生實有,即為眾生所留連,為六塵境界所轉,為貪瞋癡所繫縛,所以要觀眾生如幻化,如空性無所得。但或有觀眾生如空性,眾生無有、無可度化,悲心減少,悲心薄淡,無所發起度化眾生之心,欲入涅槃寂靜,趣於二乘,此又須起方便教化之心。

### 二、方便力

不度眾生,菩薩等同入涅槃,入二乘,不能成就無上菩提,不能成就佛無邊功德。然度 眾生要有方便力,以方便力出空入假,化度眾生;化度眾生而不為眾生所繫縛,不為六塵所 留連,此即不著有、不著空之方便力。

①《大智度論》說:菩薩具悲心,能利益眾生。若但觀諸法皆空,無有眾生可須度者, 悲心即減弱。若但觀眾生可憫,以著眾生相故,觀空力則弱。故須得方便力,於悲心與法空 二者平等,無所偏黨。所以大悲不礙實相,實相不礙大悲,是謂方便力。以此平等方便,能 入菩薩位,證得空性。

有得悲心而作是念:若諸法皆空,則無眾生,誰可度者?是時悲心便弱;或時以眾生可愍,於諸法空觀弱。若得方便力,於此二法,等無偏黨——大悲心不妨諸法實相,得諸法實相不妨大悲生。如是方便,是時便得入菩薩法位,住阿鞞跋致地,如往生品中說。31

②《攝大乘論》講:由具足方便善巧,所以不捨生死,能入六道,於六塵境界中遊戲自在而不為所染,不為所縛。無染汙,卻利益無邊眾生,自在迴旋,自在遊戲。所以不捨生死而無染,就是由般若所出生之方便力。此方便力亦是菩提心作用。

方便善巧,顯示般若及以大悲。謂以前六波羅蜜多所集善根,共諸有情,此由大悲迴求無上正等菩提,不求帝釋等富樂果。由了知故,不起煩惱,此即般若。又由具足方便善巧,不捨生死而無染污,是故說名方便善巧波羅蜜多。<sup>32</sup>

此方便力故,善巧度生與智和合成菩提行義,經中亦處處有在。

<sup>30 《</sup>大方廣佛華嚴經》大正藏 9卷,頁 551中

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 《大智度論》大正藏 25 卷,頁 264 上

<sup>32 《</sup>攝大乘論釋》大正藏 31卷,頁 360上

### 結語

菩提心主體為福跟智,由見有情眾苦而發心度一切眾生。然眾生本來虛幻不實,雖性空不實,而眾生不自知,所以菩薩發起度眾生之心來利益眾生。度無邊眾生,而無眾生可度, 也沒有能度菩薩,此即《金剛經》之菩提心義。

由悲憫眾生及智慧空性,引發願度眾生之心,此為「願心」。又因信有真如、信有佛性, 而發起菩提心,故亦須有「信心」。

信、願二法為菩提心福、智之導引。「信」相應於理,信真如理實有;「願」導引出行, 由願故開展菩薩行。行與理和合,無二平等,就是菩提行。

福、智除由願、信引導,還須有出離心及方便力助成,才能圓滿菩提心,圓滿菩提行, 乃至最後成就菩提佛果。

所以說:菩提心以信、願為導,以悲、智為體,以出離、方便為輔。茲以菩提心結構圖 示之:

