### 【四分與念佛】

「全妄即真」:蓋以全妄心即真心。妄心所以成妄,乃因心有差別而成。既曰全妄,即心無所差別了。則妄心之與真心自無二無別了,故云。其詳見後文。

從上可知真心遍一切處,妄心亦遍一切處。所不同者,真心隨在而不著。妄心隨在而著---綜合以上三者:「全他即自」,譬如:廣播電台發射電波,無遠弗屆,如「全他」--亦即「全佛」。而收音機紐開電源,調準頻道,如淨心念佛--「即自」。而電固不分自他也。「全事即理」者,如電波無所不在,時時念佛,處處念佛,事事念佛,無在非佛一即「全事」。電波互感之理,即在其中,未嘗須臾分離--「即理」。蓋電本不分「事」(相感之事),與「理」(相感之理)。「全妄即真」者,廣播有來去--接電源,對準頻道,即可播放;關電源,即終止一是「妄」。而電本身則無所來去,電本交遍空中,非來時來也一是「真」。蓋調遍法界之妄相,當體都是真如本性也。

#### ◎ 四分說:

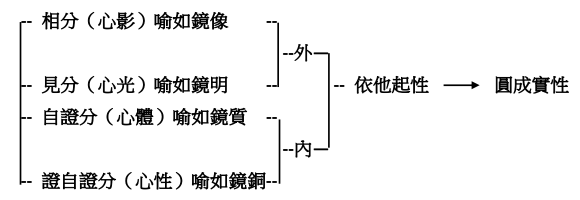
憨山德清法師(1546~1623)云:「其證自證分即不迷之真如,其自證分乃真如一分迷之佛性。」今以持名念佛而論,能念之心,即是「見分」,所念之佛,即是「相分」。以能念之心念所念之佛,念念無間,未成一心,所依仍是妄心。譬如「真如一分迷之佛性。」若成一心,心即是佛,佛即是心。波已成水,全波即水,全水即波。即是「全妄皆真,全真即妄。」

# 蕅益智旭法師(1599~1655)云:

一切(自註云:通指八心王、五十一心所)相分,皆是心影。(自註云:喻如鏡像)一切見分,皆是心光。(自註云:喻如鏡明)一切自證分,皆是心體。(自註云:喻如鏡質)一切證自證分,皆是心性。(喻如鏡銅一此四並是依他起)光影妄,則體性亦妄。體性真,則光影亦真。....眾生起過,只由見相二分,決不由自證及證自證分。以內二分,終日在妄,終日恆真。....用既依他,體必同成依他,故四分皆屬依他。不許單立見相為依他,以用外別無體故。若了全用即體,則體既圓成,用亦當

下圓成,故四分皆是圓成。不許單立內二分為圓成實,以體外別無用故。今人不達,若執四分皆是依他,於四分外,別立圓成實性;而云真如與一切法不一不異。是猶捨彼已成繩之麻,與繩相對,乃云不一不異也。嗚呼!毫釐有差,天地懸隔。不變隨緣、隨緣不變之旨。幾為蝕書蠹魚之見所亂,吾安能已於辯也。1

#### 今依其說以表示之如下:



「光影妄,則體性亦妄。體性真,則光影亦真。」「用既依他,體必同成依他,故四分皆屬依他。」「若了全用即體,則體既圓成,用亦當下圓成,故四分皆是圓成。」 於玄奘一系之法相中,作此發明,可謂獨出之創見。意在會通性相兩宗,借四 分之說又於此得一交集點了。<sup>2</sup>

### 四、〔攝事理以無遺,統宗教而無外〕

蕅益大師《彌陀要解序》云:「攝事理以無遺,統宗教而無外。³」圓瑛法師《彌陀要解講義》云:「攝事理以無遺者:念佛一法,有事念有理念。何謂事念?以能念之心,念所念之佛。能所分明,念念無間。行住坐臥,惟此一念,更無二念。不為內惑外境之所動亂。何謂理念?了知能念心外,無有佛為我所念;所念佛外,無有心能念於佛。佛即是心,心即是佛。心佛一如,無有二相。唯是一心。寂然不動,名理一心。故曰:攝事理以無遺。⁴」此就事念、理念而言。「事念」法門者,「以能念之心,念所念之佛。能所分明,念念無間。行住坐臥,惟此一念。」此即工夫成片也。而「不為內惑外境之所動亂」,即事念成就,成「事一心」,可破見思惑也。

<sup>《</sup>藕益大師全集》《靈峰宗論》卷二之四 頁 10545。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 玄奘、窺基一系唯識宗自智周以降,因後繼乏人,又加唐武宗會昌法難,經典多遭劫難;遂爾沒落。明代佛教特色,外合三教,內融性相。以藕益、蓮池、憨山、紫伯,最為突出。故憨山作《百法論義》此解,正在會通性相。其毀之者,或謂原非法相一脈相承之說。譽之者,以為創見。鄙見以為:凡言之成理,獨成一說,只要無違大乘「一實相印」之理,又何嘗無可取處?亦中國佛教根據印度佛教而獨自發展而成之一特色也。就如中國佛教往往融會儒、道二家,為印度佛教所無,又豈可謂宜盡棄之而後始謂之純佛教?如是則禪宗借用具有中國文學特色之禪詩亦當盡剔除之耶?如此亦有違佛法所謂「隨緣不變」之旨了。所謂「隨緣」者,蓋佛法不妨隨時隨地之宜而有原始佛教、部派佛教、大乘佛教、印度佛教、中國佛教、日本佛教等。大乘佛教亦何妨有中觀、瑜伽,以至天台、華嚴、禪宗、淨土等。但「三法印」與「一實相印」之理則未可稍違背也。

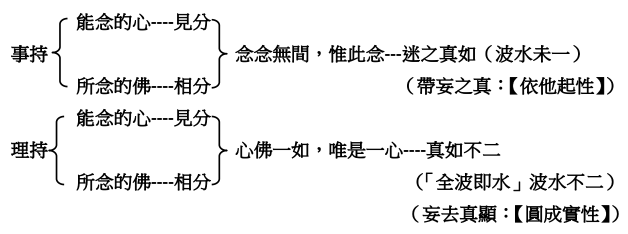
<sup>3</sup>大正藏 第三七卷 藕益《佛說阿彌陀經要解》頁 363

<sup>4</sup> 圓瑛法師《彌陀要解講義》頁二五

然後修「理念」法門。而「理念」者,「了知能念心外,無有佛為我所念;所念佛外,無有心能念於佛。」由是持至「佛即是心,心即是佛。心佛一如,無有二相。」蓋能所雙亡,即心即佛。是理念成就,成「理一心」。破無明惑。而及其未成就時,則正破塵沙惑,分破無明惑。

又云:「統宗教而無外者:宗乃直指向上宗乘,不落思量分別。念佛法門,專持一句佛號,綿綿密密念去,念到一心不亂,而得念佛三昧。…古人云:若人但念彌陀佛,是名無上深妙禪一此即統宗。」,此亦理念之修法也。「今念佛之人,以能念之心,念所念佛;能所分明,不離事相一此藏教意。念念念佛,念念明了,能念所念,皆不可得一此通教意。始從有念,念至無念,不住有無,而歸中道一此別教意。能所情忘,有無見泯,湛然一心,常住不動--此圓教意。淨土一門,而該四教。此即統教。故曰:統宗教而無外。6」以上就天台藏、通、別、圓四教分判持名念佛法。藏教意者,謂能所分明,不離事相。但仍末脫化。通教意者,能所皆不可得。蓋初溊渾然時也。圓教意者,能所情忘,有無見泯,湛然一心。可謂即忘亦忘,即泯亦泯,渾然無跡矣。總之,全是唯心淨土耳。7

## 事持為「因」,事一心為「果」:



<sup>5</sup> 圓瑛法師《彌陀要解講義》頁二五

<sup>6</sup> 圓瑛法師《彌陀要解講義》頁二五

<sup>「</sup>蓮池大師《阿彌陀經疏鈔演義》卷三:「憶念者,聞佛名號,常憶常念,以心緣歷,字字分明,前句後句,相續不斷,行住坐臥,唯此一念,無第二念,不為貪瞋煩惱諸念之所雜亂。…乃至褒訕利失善惡等處,皆一其心者,是也。事上即得,理上未徹,惟得信力,未見道故,名事一心。」「體究者,聞佛名號,不惟憶念,即念反觀體察究審,鞠其根源。體究之極,於自本心,忽然契合。…能念心外,無有佛為我所念。…所念佛外,無有心能念於佛。…故惟一心,…若言其有,則能念之心,本體自空;所念之佛,了不可得。若言其無,則能念之心,靈靈不昧;所念之佛,歷歷分明。若言亦有亦無,則有念無念俱泯;若言非有非無,則有念無念俱存。非有則常寂,非無則常照。非雙亦,非雙非。則不寂不照,而照而寂。言思路絕,無可名狀。故惟一心。斯則能所情消,有無見盡。….名理一心。」頁一三三 465。